

Община храма святителя Николая с. Стрелецкие Выселки Михайловского района Выпуск № 22 Июнь 2012 г.

3 июня – День Святой Троицы. 11 июня – Начало Петрова поста.



# Пятидесятница. День Святой Троицы

«Делом, якоже древле учеником обещал еси, Утешителя Духа пославый Христе, возсиял еси миру Свет Человеколюбче». (из канона Святой Троице)

#### Преподобный Феодор Студит:

«По благодати Пресвятого Духа мы сподобились праздновать Святую Пятидесятницу – Сошествие Святого Духа. О Его Сошествии Иисус Христос сказал: Уне есть не только вам, но и всему миру, да Аз иду, – да приидет Дух Святой. Аще бо не иду Аз, Утешитель, (т. е. Дух Святой), не приидет к вам аще ли же иду, послю Его к вам. Егда же приидет Он, наставит вы всяку истину (Ин. 16, 7,13). Это обетование и благодеяние Его столь велико, что мы и понять Его не можем: ибо Господь обетовал послать не Ангела, не человека, но Самого Соестественного Духа.

Итак, Единородный Сын Божий, исполнив Отеческое дело, восходит на Небеса, а Дух Святый нисходит: не иной Бог (да не будет!), - но иной Утешитель, как написано. О, неизреченное человеколюбие! Сам Бог соделался Утешителем нашим. Так Он, подлинно, утешает отягченных несчастиями, предохраняя их от изнеможения духом, как свидетельствует об этом святой Апостол, говоря: внеуду брани, внутрьуду боязни, но утешаяй смиренныя, утеши нас Бог... (2 Кор. 7, 5). Он утешает устрашенное демонскими страхованиями сердце, возводя его через дерзновенное упование к непобедимому мужеству, как свидетельствует святой Давид: «яко Ты, Господи, помогл ми, и утешил мя еси» (Пс. 85, 17). Он утешает, воодушевляя мятежный ум, что ему дан был пир с Богом и покой, как свидетельствует Апостол, говоря: «по Христе молим, яко Богу молящу нами; молим по Христе, примиритеся, т. е. имейте мир, с Богом» (2 Kop. 5, 20).

Видишь неисследимое снисхождение? Видишь дар несравненный? Горе – на Небесах, Единородный Сын ходатайствует о нас пред Отцом, как написано: «Иже есть одесную Бога, Иже и ходатайствует о нас» (Рим. 8, 34). Долу – на земле, Дух Святой утешает нас многообразно.



Что же мы воздадим Господеви о всех сих дарованиях, яже воздаде нам (Пс. 115, 4)? Не то ли, о чем говорит псалом: «Вся кости моя рекут: Господи, Господи, кто подобен Тебе? избавляй нища из руки креплших его, и нища и убога от расхищающих его» (Пс. 34, 10). И еще: «Помощь моя от Господа, сотворшаго небо и землю» (Пс. 120, 2). «Аще не Господь помог быми, вмале вселилася бы во ад душа моя» (Пс. 93, 17), «Господь мне Помощник, и не убоюся, что сотворит мне человек» (Пс. 117, 6).

Имея такого Утешителя, Духа Святого, Непобедимую Силу, Великого Защитника - Бога и Споборника, не убоимся страха вражия и не устрашимся сопротивных сил, но мужественно и твердо поспешим на подвиги, переживая в них дни за днями, не прельщаясь обольщениями змия и не изнемогая под непрестанными его нападениями; греховное пожелание - не удовольствие и радость, а опасная и лютая болезнь, - не сласть, а умоисступление и злое омрачение. Знают сие укротившие неистовство плоти, омывшие скверны ее и всем сердцем прилепившиеся к Единому Богу. Такой образ жизни есть приятнейший и счастливейший: ибо тогда человек,

хотя находится в плоти и в мире, но духом обитает в невидимом, упокоеваясь духом от благодатного дыхания Духа Святого.

Зачем же мы попускаем, чтобы сластолюбие, победив нас, до того извращало и таким изменениям подвергало нас, что мы, долу поникши к земле, к плоти и крови, совсем отчуждаемся от Всеблагого Бога нашего? Бежим, братие, от всякой страсти: бежим сребролюбия, которое есть корень всех зол; бежим всякой другой страсти, какая поборает душу нашу, гнева, зависти, ненависти, самолюбия, своеумия, чтобы смерть не застала нас неготовыми и не удалила нас от Бога; отчуждение же от Бога есть отчуждение и от Царства Небесного. Суд и воздаяние вечное тому, кто не сотворит угодных Богу дел; такого суда не перенесет никакая плоть, ибо и помыслить об этом в уме своем, прежде нежели подвергнуться истязанию, есть уже мучение.

Дабы нам возможно было избежать гнева Божия, грядущаго на сыны непокоривыя (Еф. 5, 6), будем совершать добрые дела, да возвеселится Господь о делех Своих (Пс. 103, 51).

Начнем же неотступно благоугождать Богу, очистим себя и обновим души свои. Дерзайте: «Близ Господь всем призывающим Его во истине» (Пс. 144, 18). Будем ежедневно каяться, и Бог простит нам грехи, утешит нас и дарует нам Жизнь Вечную, которую да сподобимся получить о Самом Христе Господе нашем, Ему же подобает слава и держава со Отцем и Святым Духом ныне и присно и во веки веков. Аминь.» *troitsa.paskha.ru* 

# Традиции празднования Троицы

Троица – очень красивый праздник. Дома и храмы украшают ветками, травой, цветами. И это неслучайно. Зелень, цветы символизируют жизнь. Так люди выражают радость и благодарность Богу за то, что Он возродил их через крещение в новую жизнь.

Исторически сложилось, что для украшения храмов и домов используют ветки березы. Это дерево считается благословенным на Руси. Неспроста ему посвящено много стихов и песен. Праздник Троицы без

березы – то же самое, что Рождество без елки. Но Россия большая страна, с разными климатическими условиями, видимо, этим можно объяснить тот факт, что



в некоторых местностях праздничными деревьями были дуб, клен, рябина. Шумно и весело проходит Троица. Утром все спешат в храм на праздничную службу. А после нее устраивают народное веселье с хороводами, играми, песнями. Обязательно готовили караваи. На праздничный обед созывали гостей, делали друг другу подарки. В некоторых районах устраивали ярмарки.

С возрождением веры в России возрождаются и традиции празднования

православных праздников. И уже в наше время в городах страны устраивают народные гуляния с играми, представлениями, песнями. *troitsa.paskha.ru* 

## 

О состоянии души после смерти Православная Церковь учит так: "Веруем, что души умерших блаженствуют или мучаются по делам своим. Разлучившись с телами, они тотчас переходят или к радости, или к печали и скорби: впрочем не чувствуют ни совершенного блаженства, ни совершенного мучения. Ибо совершенное блаженство или совершенное мучение каждый получит после будущего воскресения, когда душа соединится с телом, в котором жила добродетельно или порочно" (Послание Вос-

(Окончание на 4-й стр.)

точных Патриархов о православной вере, член 18). Таким образом, существуют два состояния после смерти: одно для праведных душ, другое для душ грешных.

qľ

В субботу перед Пятидесятницей "память совершаем всех от века усопших благочестивых христиан, отец и братий наших". Это поминовение, называемое **Троицкой родительской субботой,** имеет глубокий духовный смысл. В день Пятидесятницы Дух Святой сошел на землю для научения, освящения и приведения всех людей к вечному спасению. Поэтому Святая Церковь призывает нас

в эту субботу совершать поминовение, чтобы спасительная благодать Святого Духа очистила грехи душ всех от века усопших праотец, отец и братий наших, и, ходатайствуя о собрании всех в Царство Христово, просит "упокоить души прежде отшедших на месте прохлаждения, яко не мертвии восхвалят Тя, Господи, ниже сущии во аде исповедание дерзнут принести Тебе; но мы живые благословим Тя и молим, и очистительные молитвы и жертвы приносим Тебе о душах их".

www.zavet.ru

#### СОБОР РЯЗАНСКИХ СВЯТЫХ

История русской святости простирается к первым векам христианства на Руси. Главное решение о причислении к лику святых всегда было приоритетом соборного разума русских архипастырей и благочестивых мирян.

Сегодня, имея все необходимые соборные и синодальные документы, мы можем назвать полный Собор Рязанских святых. Его возглавляют первые русские святые – благоверные князья-страстотерпцы Борис и Глеб (1015).

Рязанская Епархия одно время даже именовалась Борисоглебской. До 29 мая 1764 года Епархия именовалась Рязанская и Муромская, и Глеб в свое время был князем Муромским.

В период от крещения Руси до Макарьевских соборов были прославлены 68 святых, из них:

- митрополит Московский и всея Руси Иона (1461), бывший архиепископ Рязанский;
- Константин князь Муромский (1129) и сыновья его Михаил и Феодор;
- Петр (в монашестве Давид) и Феврония (Евфросиния) Муромские (1228).

В настоящее время в Собор Рязанских святых входят новомученики и исповедники Российские, прославившиеся своими подвигами во имя Христа на святой Рязанской Земле. Празднуется 10 июня

Установлен 12 января 1987 года по инициативе архиепископа Рязанского и Касимовского Симона (Новикова) и по благословению патриарха Московского и всея Руси Пимена. День празднования



был приурочен ко дню обретения мощей святителя Василия Рязанского.

#### Тропарь, глас 8

Святии вси в земли Рязанстей и Муромстей просиявшии, / приснии наши молитвенницы и заступницы, / молите Владыку Христа Бога нашего / мир вселенней даровати и душам нашим велию милость.

#### Кондак, глас 8

Яко многосветлыя звезды, от града Рязани возсиявшии, угодницы Христовы, Православия охранители и благочестия учители, присные наши заступницы молим вас, за ны Христу Богу и Пречистей Его Матери молитеся, да благодарною душею зовем: радуйтеся, святии вси, в земли Рязанстей просиявши.

#### Памяти Отечественной войны 1812 года посвящается

# В очистительном огне



Народ и Церковь одинаково страдали от французской оккупации. В. Верещагин. В покоренной Москве (Поджигатели, или Расстрел в Кремле). 1897–1898. Государственный исторический музей

В некоторых дореволюционных учебниках война с Наполеоном именовалась Великой Отечественной. Позже это наименование перешло к другой Отечественной войне – с Гитлером в середине XX века. Как и в 1941 году, в 1812-м потребовалось сплочение всего народа. «В войне и везде, – писал в 1812 году московский генерал-губернатор Федор Ростопчин, – единодушие производит успех». Не осталась в стороне от патриотического порыва и Российская Православная Церковь.

#### На алтарь Отечества

Уже в первые недели войны народ испытал религиозный подъем; молитвенное воодушевление царило всюду. Молились о спасении от «галлов». 12 июля на историческом молебне в Успенском соборе Московского Кремля присутствовал император Александр I. Когда, направляясь в собор, он сходил с Красного крыльца, возбужденная толпа целовала полы его мундира, рыдала, крича ему: «Не унывай, видишь, сколько нас в одной Москве... Умрем за тебя». Даже ненавистник России Жозеф де Местр любовался монархом.

К 16 июля епископ Августин (Виноградский), руководивший Московской епархией, составил молитву о спасении от «супостатов», разосланную по всем епархиям.

Огромные мистические надежды возлагались на Божию Матерь-Владычицу, как Ее зовут православные верующие. Казанским Ее образом был благословлен в Казанском соборе Петербурга полководец Михаил Кутузов. А один из списков Смоленского образа сопровождал русскую армию. Вспомним участника смоленского сражения поэта Федора Глинку:

Мы заслонили тут собой Порог Москвы – в Россию двери; Тут русские дрались, как звери, Как ангелы! – Своих голов Мы не щадили за икону Владычицы. Внимая звону Душе родных колоколов...

Поистине потрясал душу молебен перед Смоленской иконой в канун Бородинской битвы. От рядового до главнокомандующего - все были единодушны. Умиляло шествие верующих с иконой. «Матушку несут! Заступницу! - читаем в «Войне и мире» Льва Толстого. - За иконой, кругом ее, впереди ее, со всех сторон шли, бежали и кланялись в землю с обнаженными головами толпы военных». «Лишь мертвый не вставал с земли», - писала Марина Цветаева по мотивам события. Церковные историки подчеркивают, что Бородинская битва, когда был явлен особый героизм, состоялась в день Владимирской иконы Божией Матери.

Народ вдохновляла церковная проповедь. «От мраков Запада двинулась сила Египетская, – витийствовал епископ Августин (Виноградский). – Тьмы иноплеменных... рассеялись по пределам любезного Отечества... Россияне! Господь с вами... Соедините мысли и сердца». Прозвучал голос немощного уже митрополита Платона (Левшина): «Дерзайте, стойте и зрите спасение!»

При подходе врага к Первопрестольной, «для предупреждения тревоги и смятения», епископ Августин велел запирать колокольни, помогал настоятелям монастырей нанимать подводы, сам выдавал виды клирикам для выезда из Москвы, а клирики шли к нему беспрерывно. Но

(Продолжение на 6–8-й стр.)



«От мраков Запада двинулась сила египетская», – витийствовал Московский епископ Августин.

в ночь на 2 сентября тайком, взяв с собой чтимые чудотворными Иверскую и Владимирскую иконы, в сопровождении духовных лиц, Августин сам покинул Москву. Он воспользовался безопасным путем на Владимир. Смоленскую икону ранее вывез епископ Смоленский Ириней (Фальковский).

5 сентября Августин прибыл во Владимир. Привезенные святыни вдохновили местных жителей. Владимирскую икону ежедневно носили крестным ходом. А местный епископ Ксенофонт (Троепольский), видимо, был занят иными заботами. 10 сентября, когда враг был еще в Москве, он внушал ключарю Успенского собора: «Сего дня отправлена из Владимира карета моя, две повозки с поклажей... надзор имейте неослабный за всем порученным...» (Труды Владимирской ученой архивной комиссии. 1910. Кн. 12. Материалы. С. 25–26.)

Нашел для себя безопасное пристанище и епископ Августин. Как бы там ни было, каждый талантливый проповедник, в числе коих числился епископ Августин, был, по сути, участником войны: зажигая глаголом сердца, «воспламенял бойца для битвы».

К тому времени император Александр I издал манифест о создании народного ополчения: «С крестом в сердце и оружием в руках никакие силы человеческие нас не одолеют...» А в рескрипте Иринею (Фальковскому) призвал убеждать крестьян вставать на партизанскую борьбу.

Защитниками Отечества стали представители разных сословий. Некоторые народные дружины возглавили церковные старосты и клирики. Война приобретала характер «священной брани». Как бы символически подчеркивая это, епископ Августин вручил московскому ополчению хоругви.

Не иссякал поток пожертвований от приходов и монастырей.

Помощь действующей армии объединяла церковную и светскую власть. В начале войны епископ Вятский Гедеон (Ильин) обратился к губернатору Федору фон Брадке: «Узнал я, что Вашему Превосходительству предписано от правительства согласить граждан... на пожертвование». Заметим, предписано не епископу, а губернатору. К письму прилагались первые собранные деньги. Губернатор тут же ответил: «Прошу... о содействии... в побуждении всех верных сынов Отечества, дабы... принесли свое моление» о победе над врагом.

Пожертвования для действующей армии собирались всюду. Был сбор и в пользу беженцев с занятых врагом территорий. Беженцев селили в монастырях. Более того, после войны епархии помогали в обустройстве разоренных областей. На многих приходах собирали деньги для пострадавших москвичей.

Около 200 священников были при действующей армии. Иные из них погибли. Есть примеры героизма. Священник Василий Васильковский не раз при атаке на врага шел впереди полка с крестом, благословляя воинов. Был ранен.

Высокий дух проявили тогда и церковные чиновники, такие как секретарь Вятской консистории Илья Колесницкий, отдавший на победу половину своего годового жалованья, секретарь Калужской консистории А.М.Гимальский, спасший в войну вверенное ему казенное имущество. Консисторские чины участвовали и в боевых действиях, например копиист Гавриил Мотрохин и писарь Петр Люминарский, добровольно вступившие в войска.

#### «Тогда считать мы стали раны...»

Потери Церкви в результате войны были колоссальны. При входе в Москву врага, как все знают, начался страшный пожар. Он повредил многие храмы, ведь выгорело не менее трех четвертей Москвы. 12 храмов безвозвратно погибли. Приходы были опустошены. Из 210 дворов прихода Богоявленского собора в Елохове осталось лишь 6.

Ущерб усугубляли преступления оккупантов. Некоторые храмы они превратили в казармы, конюшни и скотобойни. Начался неслыханный грабеж. Для розыска ценностей в кремлевских соборах Наполеон создал специальную комиссию. Возглавляемая Сен-Дидье, префектом дворца императора, комиссия заседала не раз. Грабителей особенно интересовал Успенский собор. Согласно надписи, оставшейся на одной из колонн, враг забрал 325 пудов серебра и 18 пудов золота, не считая драгоценных камней. Пропали золотые и серебряные оклады гробниц, драгоценные кресты, лампады, подсвечники. Целой осталась лишь рака митрополита Ионы. В центре храма французы поставили весы для измерения награбленного добра. На обезображенном иконостасе, с европейской щепетильностью вели учет переплавленного металла. Более того, храм превратили в конюшню. Уходя из Москвы, враг в бессильной злобе пытался взорвать собор, но стены святыни устояли.

Вообще, кремлевские храмы понесли невосполнимые потери. Древние царские врата Благовещенского собора исчезли навсегда. А в Архангельском соборе захватчики выломали иконы из иконостаса, используя их как мебель. Пытались взорвать колокольню Иван Великий, но она выдержала, только вверху дала трещину. Она осталась без креста, стоя «одиноко... как столб».

Все 237 московских храмов были разграблены, 115 – повреждены. Печальная участь постигла московские монастыри. Из 70 гробниц в усыпальнице бояр Романовых в Новоспасской обители после 1812 года осталось лишь 28. Мощи свя-

тителя Алексия, покоившиеся в Чудове монастыре, были выброшены из раки. А в алтаре соборной церкви маршал Даву устроил себе спальню. Грабили и здесь. Но нельзя отрицать участие в этом «сво-их» уголовников, тем более что и в мирное время народ иногда нападал на монастыри.

Примерно 40 тыс. повозок было при «Великой армии» Наполеона, когда та бежала из Москвы: многие из них были нагружены церковным добром. Часть награбленного удалось отбить. Но о возврате исконным владельцам речь не шла: золотые и серебряные предметы чаще всего были уже переплавлены. Распределять имущество потерпевшим, однако, начали рано. Известно, что Кутузов уже в конце 1812 года направил в Казанский собор Петербурга 40 пудов серебра.

Долго не заживающие раны получили церкви и монастыри на всей оккупированной территории. Грабители брали все, что имело ценность, спарывали позумент с облачений. Иные обители упомянуты во вражеских диспозициях. Современники предполагали, что Наполеон мог бы прямо из Колочского монастыря, что близ Можайска, пойти на Верею, чтобы отрезать Кутузова и от Москвы, и от Калуги. А в Новодевичьем монастыре в Москве французы дислоцировали артиллерийские орудия.

Церковь теряла не только храмы и утварь: гибли ее служители. Французы с православным духовенством не церемонились. «Брали их под ношу» награбленного, «как вьючных скотов». Интересная деталь. Беседуя 6 августа 1812 года с епископом Нижегородским Моисеем (Близнецовым-Платоновым), знаменитый реформатор Михаил Сперанский заметил, что при завоевании немецких земель Наполеон защищал духовенство, являя к нему уважение, запрещал разграбление храмов и, ради их сохранности, ставил к ним караульных. Почему же так беспощадно относились к православному духовенству? Ведь это не был религиозный конфликт. Известен факт ограбления оккупантами католического храма в России. Режим Наполеона вобрал в себя антиклерикальные традиции Великой французской революции.

Со слов писательницы Анны де Сталь, узнав о множестве храмов в Москве, Наполеон удивился: «Совершенно непонятно... уже никто больше не верует». Тогда почему такой контраст с тем, как армия Наполеона вела себя в Германии? Можно лишь гадать.

Москва не была сломлена духовно. На третий день после ухода врага ударил благовестный колокол в Страстном монастыре, призывая верующих на молитву.

Когда наступил мир, разоренные обители и храмы начали восстанавливать. Это было непросто. На восстановление Покровского монастыря в Москве, опустошенного французами, ушло три года. Поруганный храм Вознесенской обители заново освятили лишь в 1814 году.

Многое связывает в памяти о войне российское общество XIX века и Церковь. Прах Михаила Кутузова упокоился в Казанском соборе Петербурга, где когдато полководец был благословлен на ратный подвиг. На Бородинском поле для молитв о погибших был основан Спасо-Бородинский женский монастырь. У истоков Бородинской обители стояла Маргарита Тучкова (в монашестве Мария), вдова павшего у Бородина генерала Александра Тучкова. В пятую годовщину великой битвы заложили московский храм Христа Спасителя.

Валерий Викторович Вяткин – кандидат исторических наук, член Союза писателей России. pravoslavie.ru

# 29 июня 20012 года исполняется 10 лет перенесения мощей святителя Феофана Затворника Вышенского из села Эммануиловка в родную обитель.

Святитель Феофан, яркий проповедник и автор духовных книг, миллионными тиражами разошедшимися по всему православному миру, после своей кончины был погребен в правом Владимирском приделе Казанского собора Вышенского монастыря где он подвизался последние 22 года своей земной

жизни. Над его могилой было воздвигнуто великолепное надгробие из белого мрамора с изображением трех книг святителя: «Добротолюбие», «Толкование Апостольских посланий» и «Начертание христианского нравоучения». В годы безбожия из разоренного собора, практически из-под груды мусора останки святителя Феофана были тайно перевезены в Троице-Сергиеву лавру, где пребывали до его канонизации, которая состоялась в 1988 году в дни празднования тысячелетия крещения Руси. Но тогда Вышенский монастырь, на территории которого располагалась психиатрическая больница, еще не был возвращен Русской Православной Церкви. Мощи Вышенского затворника были положены в ближайшем к Выше храме в честь преподобного Сергия Радонежского в селе Эммануиловка.

Сюда же в 1991 году, в первое свое посещение Рязанской земли, приехал для



поклонения мошам Феофана святителя Вышенского Патриарх Алексий II. По его инициативе было принято решение перенести святыню в отреставрированный соборный храм. 29 июня 2002 года, во время второго визита Патриарха, в сослужении шести архиереев и множества моляще-

гося духовенства, монашествующих и мирян мощи святителя были перенесены в Вышенский монастырь. "Мы верим, что теперь, когда великий Вышенский затворник вернулся в обитель, где совершал свои подвиги, монастырь вновь станет духовным центром Рязанской земли", – сказал предстоятель Русской Церкви.

Под открытым небом перед ракой с мощами Патриарх Алексий совершил вечернее богослужение. В крестном ходе и всенощном бдении приняли участие хоры из трех уделов Божией Матери – с Афона, из Грузии и Киево-Печерской лавры. До 14 марта 2009 года они пребывали в Успенском храме монастыря. В этот день архиепископ Рязанский и Касимовский Павел совершил малое освящение Казанского собора монастыря, и туда были перенесены мощи святителя Феофана Затворника.

(blagovesti.ru,spassk62.narod.ru)

### Приходская жизнь

# День Великой Победы

И слезы радости стекают по щекам, Когда я вижу вас Защитников отчизны. Спасибо вам, родные, За утро, за закат, За то, что я живу И радуюсь сей жизни!

9 мая воспитанники воскресной школы нашего храма, под началом о. Романа, посетили ветерана Великой Отечественной Войны Александра Петровича Никитина. Они поздравили Александра Петровича и его супругу, Александру Егоровну, с Днем Победы. Александр Петрович прошел всю войну, воевал в авиаполку «Нормандия – Неман», награжден многими отечественными и зарубежными наградами, среди которых высшая награда Франции «Орден Почетного Легиона». За душевной беседой Александр Петрович поведал ребятам и о трудностях военной жизни, и о своей непреодолимой любви к авиации и самолетам. Потом было и чаепитие, и военные песни.



Александр Петрович удивительный человек, невероятно светлый и добрый. Рядом с такими людьми, как говорят, душа отдыхает и хочется жить. Люди, прошедшие эту страшную войну – словно через ад прошли, они, как никто другой, умеют ценить и любить жизнь. В лице Александра Петровича всем ветеранам Великой Отечественной Войны, всем кто страдал и проливал свою кровь за нашу жизнь, за Веру, за Отечество, мы говорим СПАСИБО! СПАСИ ВАС БОГ!





### Святителю отче наш Николае, моли Бога о нас!





**22 мая** состоялось Богослужение в престольный праздник нашего храма – память святителя и **чудотворца Николая.** После Литургии совершили традиционный крестный ход по селу Стрелецкие Выселки с пением молитв святителю Николаю, Божией Матери и Пасхальными песнопениями.





2 мая, в день празднования святой блаженной старице Матроне Московской, состоялось праздничное Богослужение в Михайловском Доме-Интернате для инвалидов и престарелых, в ча-



совне, освященной во имя этой святой. Блаженная мати Мотроно, моли Бога о нас!

**26 мая** в храме Рождества Христова с. Ижеславль состоялось **совместное богослужение священнослужителей** первого Михайловского благочиния. Службу возглавил настоятель храма Рождества



Богородицы протоиерей Сергий Арсентьев. После богослужения состоялось собрание священнослужителей первого благочиния и трапеза.

mikhailovblagochinie.ru

# День славянской письменности и культуры

27 мая в Михайловском первом благочинии состоялось праздничное мероприятие посвящённое Дню славянской письменности и культуры.

В этот день в малом зале Михайловского муниципального культурного центра вспомнили историю создания славянской азбуки, святых братьев Мефодия и Кирилла, основные вехи становления русского языка. Перед собравшимися выступали священники благочиния, историко-патриотический клуб «Архангел Михаил», ученики воскресной школы при Михайловском Покровском женском монастыре.

С посланием Патриарха Московского и всея Руси Кирилла к участникам празднования Дня славянской письменности и культуры обратился благочинный перво-











го Михайловского благочиния протоиерей Владимир Данилов.

О значении личности святых Кирилла и Мефодия в формировании славянской культуры слушателям рассказал настоятель Архангельского храма г. Михайлова (Щетиновка) протоиерей Вячеслав Штанько.

Настоятель Никольского храма села Стрелецкие Выселки о. Роман Луканин отметил, что празднование памяти святых Кирилла и Мефодия в России было установлено в 1863 году. С 1986 года день 24 мая был объявлен Днём славянской письменности и культуры, а с 1991 года этот праздник стал отмечаться на государственном уровне.

Воспитанники клуба «архангел Михаил» под управлением Владимира Евгеньевича Аверочкина выступили с программой о значении русского языка и рассказали о работе своего клуба. (Использованы статья и фотографии сайта mikhailovblagochinie.ru



لو

# Молитвы утренние

Молитвенное призывание святого, имя которого носишь.

Моли Бога о мне, святый угодниче Божий (имя), яко аз усердно к тебе прибегаю, скорому помощнику и молитвеннику о душе моей.

Моли Бога о мне, святой угодник (или святая) (имя), потому что я усердно к тебе прибегаю, как к скорому помощнику и молитвеннику о душе моей.

**Яко аз** – ибо я. **Прибегаю** – обращаюсь, прибегаю с молитвой.

Кроме молитвы Ангелу-хранителю мы должны молиться и тому святому, именем которого мы называемся, потому что он также молится всегда о нас Богу. Каждому христианину, как только рождается на свет Божий, при святом крещении дается святой в помощники и покровители святой Церковью. Он заботится о нас и сохраняет нас от всех бед и несчастий, которые встречаются нам на земле.

Молитва святому заступнику во всех молитвословах приведена именно в таком, наиболее общем, виде, но на практике часто ее произносят иначе, по церковному обычаю - с именованием чина святости небесного заступника: "Моли Бога о мне, святый Архистратиже Божий Михаиле..."; "Моли Бога о мне, святый пророче Божий Илие..."; "...святый апостоле Божий Петре..."; "...святая равноапостольная Марие Магдалино..."; "...святителю отче Николае..."; "...святый великомучениче и Победоносче Георгие...", "...святый священномучениче...", "...святая преподобномученице...", "...преподобие отче Сергие...", "... преподобная мати Марие..." – и так далее.

В эту часть молитвенного правила хорошо также включить краткие молитвенные воззвания и к другим наиболее почитаемым вами угодникам Божиим. Завершить их можно обращением ко всем святым: Вси святии, молите Бога о нас! Хорошо также хотя бы иногда не ограничиваться одним молитвенным воззванием, но прочитать или пропеть тропарь святому (или нескольким поминае-

мым святым). Тропарь своему святому заступнику следует знать и понимать.

#### Песнь Пресвятой Богородице

Богородице Дево, радуйся, Благодатная Марие, Господь с Тобою; благословена Ты в женах и благословен плод чрева Твоего, яко Спаса родила еси душ наших.

Богородица Дева, радуйся, Благодатная Мария, Господь с Тобою; прославлена ты среди женщин, и благословен Плод, Тобою рожденный, потому что Ты родила Спасителя душ наших.

**Богородице** – родившая Бога. **Радуйся** – обычная форма распространенного на Востоке приветствия. **Благодатная** – исполненная благодати Божией; букв. облагодатствованная. **Благословенна** – прославлена. **В женах** – среди женщин. **Яко Спаса родила еси** – ибо Ты родила Спасителя.

Слова радуйся, Господь с Тобою, благословенна Ты в женах взяты из приветствия Архангела Гавриила, когда он возвещал Пресвятой Деве Марии о рождении от Нее по плоти Сына Божия (Лк. 1, 28). Слова Благословенна Ты в женах означают, что Пресвятая Дева Мария, как Матерь Божия, прославлена более всех других жен (Лк. 1, 42; Пс. 44, 18). Слова благословен Плод чрева Твоего взяты из приветствия праведной Елисаветы, когда Святая Дева Мария после благовещания пожелала ее посетить (Лк. 1, 42). Плод чрева Ее – Сын Божий Иисус Христос.

#### Тропарь Кресту и молитва за отечество.

Спаси, Господи, люди Твоя, и благослови достояние Твое, победы на сопротивныя даруя, и Твое сохраняя Крестом Твоим жительство.

Спаси, Господи, людей Твоих и благослови принадлежащих Тебе, помогая побеждать врагов и сохраняя силою Креста Твоего святую Церковь Твою.

**Достояние** – собственность, то есть верующие во Христа. **На сопротивныя** – над противниками, над врагами.

**Жительство** – жилище, общество, Церковь. **Твое сохраняя Крестом Твоим жительство** – силою Твоего Креста сохраняя народ, Твоих людей (т.е. христиан).

Крест Христов имеет особенную силу сохранять нас от всякого зла. Эту силу мы и призываем в молитве Кресту на все достояние Божие – на все, принадлежащее Христу: на людей Его, то есть православных христиан, которые даже имя Христово носят; на наше отечество и в особенности на Святую Церковь – общество всех истинно верующих, среди которых Господь невидимо пребывает и живет.

#### Молитва о живых

Спаси, Господи, и помилуй отца моего духовнаго (имя), родителей моих (имена), сродников (имена), начальников, наставников, благодетелей (имена их) и всех православных христиан.

Спаси, Господи, и помилуй моего духовного отца (имя его), родителей моих (имена их), родственников моих (имена их), начальников, наставников, благодетелей (имена их) и всех православных христиан.

**Духовный отец** – священник, у которого вы исповедуетесь и советы которого принимаете.

#### Молитва о усопших

Упокой, Господи, души усопших раб Твоих: родителей моих, сродников, благодетелей (имена их), и всех православных христиан, и прости им вся согрешения вольная и невольная, и даруй им Царствие Небесное.

Упокой, Господи, души усопших рабов Твоих: родителей моих, родственников, благодетелей (имена их) и всех православных христиан, и прости им все грехи, сделанные по собственной воле и помимо их воли, и даруй им Царствие Небесное.

Упокой – помести в спокойном месте, то есть вместе со святыми в вечном блаженном жилище. Усопших – уснувших; умершие называются "усопшими", потому что они некогда встанут из гробов (как бы ото сна), воскреснут. Согрешения вольная – грехи, сделанные по собственной воле. Невольная – помимо воли, по принуждению или неведению. Царствие Небесное – вечная, блаженная жизнь с Богом.

В этой молитве мы молим Бога, чтобы Он наших умерших родственников, ближних и всех православных христиан поселил вместе со святыми в Царстве Небесном, где нет никаких страданий, а только одно блаженство, простив им все грехи по несказанному Своему милосердию.

Помянник обычно помещается в молитвословах в конце утренних молитв, однако не каждому удобно и возможно молиться за живых и усопших именно утром. Надо найти наиболее приемлемое молитвенное время для помянника; для кого-то это будет вечер, когда переделаны все дела, для кого-то – середина дня, обеденный перерыв (тогда помянник выстраивается в отдельное молитвенное правило; в таком случае не забывайте об обычном начале и завершении всего молитвенного чина).

#### Окончание молитв

Достойно есть яко воистину блажити Тя Богородицу, Присноблаженную и Пренепорочную и Матерь Бога нашего. Честнейшую Херувим и славнейшую без сравнения Серафим, без истления Бога Слова рождшую, сущую Богородицу Тя величаем.

Поистине достойно прославлять Тебя, Богородицу, всегда блаженную и непорочную и Матерь Бога нашего. Ты достойна почитания больше Херувимов и по славе Своей несравненно выше Серафимов, Ты без болезней родила Бога Слова (Сына Божия), и как истинную Богородицу мы Тебя прославляем.

Достойно – следует, должно. Яко воистинну – поистине, по справедливости (яко – как). Блажити – восхвалять. Присноблаженную – всегда блаженную (присно – всегда). Пренепорочную – самую непорочную. Честнейшую Херувим – достойную большей чести, чем Херувимы. Славнейшую без сравнения Серафим – заслуживающую несравненно большего прославления, чем Серафимы. Без истления – без нарушения чистоты. Сущую – действительную. Херувимы (по-древнееврейски это слово означает "излияние мудрости") и Серафимы ("пламенеющие") – высшие Ангелы, ближайшие к Богу.

(Окончание на 14-й стр.)

В этой молитве мы восхваляем Богородицу, как Мать Бога нашего, всегда блаженную и непорочную, и величаем Ее, говоря, что Она Своею честью (честнейшую) и славою (славнейшую) превосходит самых высших Ангелов: Серафимов и Херувимов, то есть Божия Матерь по своим совершенствам стоит выше всех – не только людей, но и святых Ангелов. Она без болезней, чудесным образом от Духа Святого родила Иисуса Христа, Который,

став от Нее человеком, есть в то же время Сын Божий, сошедший с небес, а потому Она есть истинная Богородица.

# Слава, и ныне: Господи, помилуй. (Трижды)

Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, молитв ради Пречистыя Твоея Матере, преподобных и богоносных отец наших и всех святых помилуй нас. Аминь.

bogoslovy.ru

#### Тропарь, кондак, задостойник и величание праздника Святой Троицы

**Тропарь** – жанр церковной гимнографии, краткое песнопение, выражающее суть празднуемого события. Ранние тропари писались ритмической прозой, в IV–V вв. появились стихотворные тропари.

#### Тропарь, глас 8

Благословен еси, Христе Боже наш, иже премудры ловцы явлей, ниспослав им Духа Святаго, и теми уловлей вселенную, Человеколюбче слава Тебе.

Благословен Ты, Христе Боже наш, явивший премудрых ловцов [человеков], ниспослав им Духа Святого, и через них привлекший всю вселенную, Человеколюбче, слава Тебе.

**Кондак** – жанр церковной гимнографии, созданный преподобным Романом Сладкопевцем; в первоначальном виде представлял собой поэму из 20-30 строф. В современной его форме кондак – краткое песнопение, по форме и содержанию очень близкое к тропарю, так что тропарь и кондак вместе дополняют друг друга.

#### Кондак, глас 2

Егда снизшед языки слия, разделяше языки Вышний: егда же огненныя языки раздаяше, в соединение вся призва, и согласно славим Всесвятаго Духа.

Некогда, сойдя, Ты смешал языки и разделил народы, Вышний; когда же языки огненные раздавал, то призвал в соединение всех, и [теперь] согласно славим Всесвятого Духа.

**Величание** – краткое торжественное церковное песнопение, поющееся духовенством в центре храма перед праздничной иконой во время самой торжественной части всенощного бдения накануне

дня праздника. Пение величания подхватывает хор, а затем и все собравшиеся в храме, и поют его до тех пор, пока священник совершает каждение всего храма.

Величаем Тя,/ Живодавче Христе/ и чтем Всесвятаго Духа Твоего,/ Егоже от Отца, послал еси// Божественным учеником Твоим.

Задостойник – церковное песнопение, поющееся на литургии во время Евхаристического канона. На литургии святителя Иоанна Златоуста поется «Достойно есть...», на литургии святителя Василия Великого «О Тебе радуется...», но в двунадесятые праздники, каковым является Пятидесятница, вместо «Достойно есть...» поются припевы и ирмос 9-й песни канона, отсюда и пошло название «задостойник».

#### Припевы

Апостоли, сошествие Уте́шителя зряще, удивишася, како в виде огненных язык явися Дух Святый

Апостолы, увидев сошествие Утешителя, удивились, как в виде огненных языков явился Дух Святой.

#### Ирмос 9-й песни

Радуйся, Царице, матеродевственная славо: всяка бо удобообращательная благоглаголивая уста витийствовати не могут, Тебе пети достойно: низумевает же ум всяк Твое Рождество разумети. Темже Тя согласно славим.

Радуйся, Царица, девственная материнства слава; никакие самые красноречивые и умелые уста не могут достойно воспеть Тебя; никакой же разум не в силах понять Рождество Твое, благодаря которому Тебя единогласно славим.

troitsa.paskha.ru

# Святой благоверный царевич Димитрий Угличский (Московский)

Родился 19 октября 1582 г. и был сыном царя Иоанна Грозного. В царствование Феодора Иоанновича, когда фактически правителем Русского государства был его шурин - властолюбивый боярин Борис Годунов, царевич Димитрий вместе с матерью, царицей Марией Феодоровной, был удален со двора в г. Углич. Желая избавиться от законного наследника русского трона, Борис Годунов стал действовать против царевича, как против личного врага. Сначала он пытался оклеветать юного наследника престола, распустив лживые слухи о его мнимой незаконной рожденности. Потом распространил новый вымысел, что будто бы Димитрий унаследовал суровость Государя отца своего. Поскольку эти действия не принесли желаемого, то коварный Борис решился погубить царевича. Попытка отравить Димитрия не увенчалась успехом: смертоносное зелье не вредило отроку. Тогда злодеи решились на явное преступление.

В субботний день 15 мая 1591 г., когда отрок гулял с кормилицей во дворе, подосланные убийцы, Осип Волхвов, Данило Битяговский и Никита Качалов, зверски зарезали царевича.



Царевич Димитрий был погребен в Угличе, во дворцовом храме в честь Преображения Господня. Множество чудес и исцелений стало совершаться у его гробницы, особенно часто исцелялись больные глазами. А 3 июля 1606 г. мощи страстосвятые терпца царевича Димитрия были обретены нетленными.

Перенесение святых мощей благоверного царевича Димитрия из Углича в Москву совершилось в 1606 году. Побуждением к этому было желание, по выражению царя Василия Шуйского, "уста лжущия заградить и очи неверующия ослепить глаголющим, яко живый избеже (царевич) от убийственных дланей", ввиду появления самозванца, объявлявшего себя истинным царевичем Димитрием. Торжественно были перенесены святые мощи и положены в Архангельском соборе Москов-

ского Кремля, "в приделе Иоанна Предтечи, идеже отец и братья его". После многочисленных чудесных исцелений от святых мощей в том же 1606 году "составиша празднество царевичу Димитрию трижды в год – рождение (19 октября), убиение (15 мая), перенесение мощей к Москве (3 июня)".

#### Тропарь, глас 3

Днесь вельми хвалится царствующий град Москва,/ имея в себе



**Архангельский собор Московского кремля.** 

праведныя твоя мощи,/ благоверне царевиче Димитрие,/ яко цвети благоуханнии,/ пребываеми во святем храме,/ просвещение подают душам и телом нашим./ Тем радостно тя восхваляем,/ и честное пренесение мощей твоих верно почитаем, и молим тя:/ моли Христа Бога// даровати нам велию милость.

days.pravoslavie.ru

# Святой праведный Алексей Московский (Мечев)

В центре Москвы, в самом начале ул. Маросейки стоит храм Святителя Николая "в Клённиках", как прозвали его в народе.

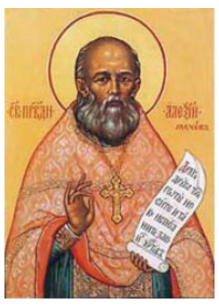
В этом храме особая благодать, святость, который чувствует каждый приходящий в него. Здесь небо спускается на землю, а земля поднимается к небу во время богослужений. Здесь живёт дух батюшки, о. Алексия Мечёва, бывшего настоятеля этого храма, им намоленного и горячо любимого.

Святой праведный Алексий Мечёв родился в Москве 17 марта 1859 года в благочестивой семье регента кафедрального Чудовского хора Алексея Ивановича Мечёва.

С рождения жизнь о. Алексия связана с именем Святителя Филарета, митрополита Московского и Коломенского. Он в своё время спас отца батюшки от смерти на морозе



Митрополит Филарет



и, увидев в этом промысел Божий, в дальнейшем заботился о спасённом ребёнке, а в последствии и о его семье. Во время рождения о. Алексия (а роды у его матери, Александры Дмитриевны, были трудные) молился вместе с Алексеем Ивановичем Мечёвым об удачном разрешении его жены от бремени и предсказал: "Родится мальчик, назови его Алексием в честь празднуемого нами сегодня св. Алексия, человека Божия".

Так что рождение будущего святого совпало со временем совершения Божественной литургии в Алексеевском монастыре, а первые минуты жизни будущего ревностного служителя у Престола Божия и непрестанного молитвенника о страждущих людях были встречены молитвами великого Святителя Русской Православной Церкви.

Алексий рос в семье, где царила живая вера в Бога, любовь, добросердечное отношение к людям.

Учился Алексий Мечёв в Заиконоспасском училище, затем в Московской духовной семинарии, после окончания которой мечтал поступить в университет и стать врачом.

Но мать воспротивилась этому: "Ты такой маленький, где тебе быть доктором, будь лучше священником".

Алексию было тяжело оставить свою мечту, но против воли горячо любимой матери он не пошёл. Впоследствии Алексий Мечёв понял, что обрёл своё истинное призвание, и был очень благодарен матери.

По окончании семинарии Алексий Мечёв служил псаломщиком Знаменской церкви Пречистенского сорока, где с ним зачастую очень грубо обращались, но Алексий сносил всё безропотно, не жаловался и не просил о переводе в другой храм. Впоследствии он благодарил Господа за то, что Он дал ему пройти такую школу.

В 1884 г. Алексий Мечёв женился на дочери псаломщика Анне Петровне Молчановой по большой любви. 18 ноября того же года был рукоположен во диакона и стал служить в церкви великомученика Георгия в Лубянском проезде, внешне проявляя величайшую простоту, а внутренне испытывая пламенную ревность о Господе.

Брак его был очень счастливым. Но Анна Петровна страдала тяжёлым заболеванием сердца, и здоровье её стало предме-

том постоянных забот о. Алексия.

В семье родились дети: дочери Александра (1888) и Анна (1890), сыновья Алексей (1891), умерший на первом году жизни, и Сергей (1892), и младшая дочь Ольга (1896).

19 марта 1893 г. диакон Алексий Мечёв был рукоположен епископом Нестором, управляющим Московским Новоспасским монастырём во священника к Николаевской, в Клённиках, церкви Сретенского сорока. Хиротония состоялась в Заиконоспасском монастыре. Маленькая церковь свт. Николая в Клённиках находилась на ул. Маросейка и приход её был очень мал, т.к. по близости высились большие и хорошо посещаемые храмы.

Несмотря на то, что о. Алексий готовил себя к пастырству в деревне, получив приход в столице, он всецело предал себя воле Божией и стал трудиться положа в основу своего дела молитву и духовное бодрствование. Он ввёл в своём храме ежедневное богослужение, 8 лет служил в пустом храме почти в одиночестве.

Но постепенно скорбящие и обременённые горестями люди потянулись в этот храм, от них и пошла молва про его доброго настоятеля.

Жизнь духовенства малых приходов того времени была материально тяжёлой, бытовые условия тоже были плохими. Да ещё матушка Анна Петровна тяжело болела, у неё началась водянка с большими отёками и мучительной одышкой. Она так страдала, что стала просить мужа перестать её вымаливать и скончалась 29 авг. 1902 года в день усекновения главы Предтечи и Крестителя Господня Иоанна.

О. Алексий очень горевал и был безутешен. Для него померк свет. Он закрывался у себя в комнате и изливал свою душу перед Господом.

Но однажды произошла у о. Алексия встреча с ныне прославленным святым праведным Иоанном Кронштадтским.



Храм свт. Николая в Клённиках

На вопрос о. Алексия: "Вы пришли разделить со мной моё горе?",- о. Иоанн ответил: "Не горе твоё я пришёл разделить, а радость: тебя посещает Господь".

Впоследствии о. Алексий скажет о себе: "Господь посещает наше сердце скорбями, чтобы раскрыть нам сердца других людей".

О. Иоанн посоветовал: "будь с народом, войди в чужое горе, возьми его на себя, и тогда увидишь, что твоё несчастье мало, незначительно в сравнении с общим горем, и легче тебе станет".

О. Алексий был приглашён служить с о. Иоанном в одной из церквей.

Благодать Божия, обильно почивающая на Кронштадтском пастыре, по-новому осветила жизненный путь о. Алексия. Он вступил на стезю старчества.

К восприятию благодати старчества он был подготовлен многими годами подвижнической жизни, когда батюшка всего себя отдавал молитве и служению людям. Сейчас же он, по выражению одного из

духовных чад о. Алексия, священника Николая Руднева, "верным и несменяемым стражем стал у скорбного сердца человеческого".

Всех приходящих в маросейский храм, искавших помощи, погрязших в грехах, забывших о Боге, о. Алексий встречал с сердечной приветливостью, любовию и состраданием. В душу их вселялась радость

и мир Христов, появлялась надежда на милость Божию, на возможность обновления души. Проявляемая батюшкой любовь вызывала у каждого ощущение, что его больше всех полюбили, пожалели, утешили. Батюшка был преисполнен любовию. Он не знал жестокого слова "карать", а знал милостивое слово "прощать". Он не налагал на своих чад бремени тяжёлого послушания, ни от кого не требовал особенных подвигов, подчёркивая в то же

(Окончание на 18–19-й стр.)

время необходимость хотя бы самого малого внешнего подвига, указывал, что надо взвесить свои силы и возможности и выполнять во что бы то ни стало то, на что решился.

"Путь к спасению заключается в любви к Богу и ближним" – говаривал батюшка. И сам был полон милующей любви.

О. Алексий имел благодатный дар прозорливости, но по своему глубокому смирению старался не показывать полноты этого дара. Указание, как поступить в конкретном случае, батюшка высказывал только раз. Если пришедший возражал, устранялся от последующего разговора, не объясняя, к чему приведёт неразумное поведение. Тем же, кто пришёл с покаянным чувством и преисполненным доверия, он оказывал молитвенную помощь, предстательствуя за них пред Господом и принося избавление от трудностей и бед.

В нижнем жилом этаже храма батюшка открыл церковно-приходскую школу, устроил приют для сирот и неимущих, в течение 13 лет преподавал Закон Божий в женской гимназии Е.В. Винклер; способствовал возрождению древнерусской иконописи, благословив на писание икон свою дочь духовную Марию Николаевну Соколову (в последствии монахиня Иулиания).

Проповеди батюшки были просты, искренни, трогали сердце глубиной

веры, правдивостью, пониманием жизни.

Молитва отца Алексия никогда не прекращалась. Она наполняла его храм, создавая атмосферу намоленности, уверенность, что при всей житейской суете можно быть далёким от всего земного, иметь непрестанную молитву, чистое сердце и предстоять Богу ещё здесь, на земле. Когда батюшка молился, то, по отзывам видевших его, "горел на молитве, внимал каждому слову молитвы жадно, словно боясь упустить миг духовного восторга". Старец рекомендовал молитву личную, свою беседу и обращение ко Господу как средство надёжное и спасительное для укрепления себя в вере в промысел Божий.

О. Алексий очень чтил святыню храма – Феодоровскую икону Божией Матери (она по сей день находится в его храме), служил перед ней молебны. Однажды, в преддверии событий 1917 года, во время молебна он увидел, что из глаз Царицы Небесной покатились слёзы. Это видели все присутствующие.

После 1917 года, когда отошедшие от Церкви, испытав многочисленные беды, устремились в храмы в надежде на помощь Божию, начали служить на Маросейке ревностные молодые священники, в том числе о. Сергий Мечёв, рукоположенный во иерея в 1919 году, ныне также прославленный в лике святых как священномученик, а также отец Сергий Дурылин, оставивший о Батюшке свои воспоминания и другие.

Велико было смирение о. Алексия. Он никогда не обижался на грубости, сторонился проявления к себе знаков почтения, уважения, избегал пышных служб.

Истинными духовными друзьями отца Алексия были оптинские старцы иеросхимонах Анатолий (Потапов - также канонизированный ныне как преподобный), игумен Феодосий. Они изумлялись подвигу московского старца "во граде яко в пустыни". Единомышленником о. Алексия был Арсений архимандрит (Жадановский), будущий епископ. Духовным чадом батюшки был также научный сотрудник психологического института Борис Васильевич Холчев (будущий архимандрит).

Святитель Патриарх Тихон всегда считался с отзывом батюшки в случаях хиротонии, затем предложил ему взять на себя труд по объединению московского духовенства.

Дважды батюшку вызывали на собеседование в ОГПУ (в конце 1922 г. и 17/30 марта 1923 г.). Запрещали принимать народ. Во второй раз его отпустили сразу, т.к. видели, что он тяжело болен.

В последних числах мая о. Алексий уехал в Верею, где отдыхал прошлые годы. Он предчувствовал, что уходит навсегда. Перед отъездом отслужил в своём храме последнюю литургию, попрощался с духовными детьми, уходя, простился с храмом. Много плакал.

Скончался о. Алексий в пятницу 9/22 июня 1923 года. Гроб с телом о. Алексия был доставлен в храм Свт. Николая в Клённиках на лошади 14/27 июня. До самого утра следующего дня церковные общины Москвы прощались с почившим и пели панихиды. Вечером служили две заупокойные всенощные (в церкви и во дворе). Литургию отпевания совершал архиепископ Феодор (Поздеевский), настоятель Данилова монастыря (об этом просил батюшка, а Владыка Феодор 7/20 июня был освобождён из тюрьмы и смог исполнить его желание). Проводить о. Алексия в последний путь прибыл на Лазаревское кладбище святитель Патриарх Тихон, освобождённый в этот день из заключения. Святейший отслужил по усопшему литию, опустил гроб в могилу и первый бросил в неё горсть земли. Скорбь о потере незаменимого пастыря была одновременно "растворена" радостью по случаю неожиданного освобождения Патриарха.

В любви назидающий и согревающий прошёл батюшка о. Алексий свой жизненный путь от детской колыбели до скромной могилки на Лазаревском кладбище. Жизнь батюшки – сплошной подвиг любви.

Через 10 лет, в связи с закрытием Лазаревского кладбища, останки святого праведного Алексия и его жены были перенесены 15/28 сентября 1933 года на кладбище "Введенские



горы", на участок, принадлежавший родственникам его духовной дочери Елены Владимировны Апушкиной. Тело о. Алексия было в ту пору нетленным.

Над его могилой стоял мраморный памятник с небольшим крестом над ним. В нижней его части высечены столь близкие сердцу о. Алексия слова Апостола Павла: "Друг друга тяготы носите и тако исполните закон Христов".

Отец Алексий Мечёв был причислен к лику святых Русской Православной Церкви Деянием Юбилейного Архиерейского Собора от 14.08.2000, канонизация его совершилась на Божественной Литургии в храме Христа Спасителя 20 августа 2000 года.

В 2001 году на праздник Всех святых в земле Российской просиявших совершилось обретение мощей святаго праведного Алексия Московского. Работу по вскрытию могилы проводили археологи в присутствии преосвященного Алексия, епископа

Орехово-Зуевского. Когда стала видна крышка гроба, в воздухе ощутилось дивное благоухание. Запах напоминал святое миро.

Святые мощи праведника были помещены в Новоспасском монастыре, где готовились к перенесению.

29 сентября 2001 года великое множестве священников и мирян участвовало в крестном ходе, пронесшем святые мощи праведника по Москве

Святый праведный отче Алексие, моли Бога о нас.

#### Тропарь, глас 1.

Помози в бедах и утеши в скорбех, / пастырю добрый, отче Алексие, / подвигом бо старчества миру просиял еси, / веру и любовь Христову во мраце беззаконий исповедал еси, / болезнуя сердцем о всех притекающих к тебе. // И ныне моли Бога за ны, / любовию чтущия тя.

st-nikolas.orthodoxy.ru

# Питературная страница

# О смирении

Продолжение

...В монашеской жизни отца Рафаила живых образцов истинного смирения было предостаточно. Взять хотя бы архимандрита Иоанна (Крестьянина), который стал духовником отца Рафаила после смерти отца Афиногена. Были и другие, как, например, не известный почти никому подвижник, воспитатель отца Никиты иеромонах Досифей (Пашков).

Он тоже был псково-печерским выучеником. Отец Досифей, как и многие его возраста монахи Псково-Печерского монастыря, прошел всю войну. Освободившие свою страну, завоевавшие пол Европы, эти совсем еще молодые воины, расплатившись по всем земным долгам, пришли служить Богу Всемогущему. Они ясно понимали, зачем оказались в монастыре и для чего подвизаются здесь насмерть в духовной брани за себя и за тех живых и мертвых своих сверстников, которым не дано было быть призванными на эту самую главную, невидимую миру войну.

Отец Досифей был по-настоящему великим монахом, почти незаметным в монастыре. Это, к слову, верный признак истинного высокого подвижника. На приходе он оказался по послушанию архиерею. Тот однажды направил иеромонаха Досифея на время послужить в дальнее село Боровик в Покровский храм, потом еще раз, и еще, и в конце концов оставил его приходским священником в этом селе, приютившемся среди лесов и болот.

Когда отец Досифей ушел в затвор и поселился в двух километрах по реке, в заброшенном доме на островке среди болот, он по воскресеньям в выдолбленном из елового ствола челноке приплывал в храм причащаться Святых Христовых Тайн. (В этой лодке никто, кроме старца, не мог проплыть и десяти метров, сразу переворачивался.) Остальные дни отец Досифей проводил в полном уединении.

В свой дом, в непроходимой глуши, отец Досифей приволок обработанный



им ствол дуба с огромным дуплом. В это дупло старец забирался, чтобы часами творить Иисусову молитву, совершенно отрешившись даже от своей малой скитской обыденности.

Но, полностью уйдя от мира, загадочный пустынник всеми силами своей любящей души об этом мире заботился – и пламенной молитвой, и трудами, которые открылись уже после его смерти. Разбирая вещи отца Досифея, мы с отцом Никитой нашли пишущую машинку и собственноручно перепечатанные старцем по четыре экземпляра Нового Завета, древних подвижнических книг «Лествицы» и «Творения Исаака Сирина» и пять томов сочинений епископа Игнатия (Брянчанинова). В те годы, когда почти вся духовная литература была уничтожена, это было настоящим сокровищем.

По своей прозорливости отец Досифей еще задолго до ухода десяти монахов из

Псково-Печерского монастыря намеками стал говорить об этом событии. Он не одобрял поступок иноков, но жалел их, сетовал, предвидя, как они будут нуждаться, и даже стал заготавливать для них продукты – крупы, консервы и прочие запасы. Пенсия у отца Досифея, как ветерана войны, была немаленькая. Когда уже после его смерти и вправду случилось, что десять монахов ушли из обители, эти продукты помогли некоторым из них.

Местные деревенские пьянчуги прознали и разнесли по округе, что поп получает большую пенсию. Как-то три здоровых парня, известные громилы и воры из райцентра, приплыли на лодке – грабить. Они ввалились в келью старца и с угрозами потребовали денег и вообще – все что есть.

Отец Досифей сказал:

 Берите что хотите. Только вначале я вас благословлю.

И осенил их иерейским благословением. В ту же секунду на громил напал такой ужас, что они выскочили за дверь и в панике бросились прочь.

Старец был высокий, сухопарый и даже в преклонном возрасте обладал недюжинной силой. Долгое время он полностью управлялся в своем скиту сам. Но в последние годы ему помогали отец Никита и отец Рафаил. Как-то они втроем заготавливали на зиму дрова. Два молодых монаха подносили бревна, а отец Досифей резал их старой бензопилой. Когда молодые люди изрядно устали, старец тоже согласился отдохнуть. Отец Рафаил решил подержать в руках допотопную бензопилу и, ощутив ее весьма внушительную тяжесть, был поражен тем, как отец Досифей работает столь долго не прерываясь. В тот же день, как рассказывал отец Рафаил, они вместе со старцем зашли в сарай за какими-то инструментами, и вдруг молодой монах увидел возле своей босой ступни болотную гадюку. Он замер, но тут услышал спокойный голос старца:

 Не бойся, она тебя не тронет. Бери стамески и пойдем.

Я как-то спросил отца Никиту: его старец-аскет, наверное, был очень суров нравом? На это отец Никита отвечал, что может рассказать один случай. Он, тогда шестнадцатилетний мальчишка, был почему-то вдруг донельзя рассержен на

отца Досифея и даже накричал на него. Старец бросился ему в ноги и со слезами стал просить прощения за то, что допустил воспитанника до такого гнева.

Отошел ко Господу отец Досифей в Страстной Четверг. В это утро он приплыл на своем челноке по холодным весенним водам в храм, причастился на литургии и снова уплыл в скит. А на следующий день его тело нашли в реке. Рядом плавала перевернутая лодка-бревно. Когда в морге производили вскрытие, врачи удивились, что не обнаружили в кишечнике покойного никаких остатков пищи. Отец Никита объяснил им, что старец весь Великий пост не вкушал ничего, кроме Святого Причастия и воды. В милицейском протоколе о смерти так и записали — «утонул в реке вследствие полного физического истощения».

Хоронили отца Досифея на пасхальной неделе в монастыре, в пещерах. Когда ко гробу подошел отец Иоанн, он, лишь взглянув на покойного, всплеснул руками и воскликнул:

– Убили тебя, Досифеюшка!

И действительно, вскоре по округе разнеслось, что пьяные охотники из райцентра похвалялись, как, проезжая по реке на моторной лодке, они ради забавы опрокинули в воду старого попа, плывущего на бревне.

Отец Досифей всей своей жизнью стремился к цели, открытой очень немногим избранникам Божиим на земле, – к своей Голгофе. Для нас, обычных людей, это непостижимо. Позже среди бумаг старца мы нашли стихотворение, написанное им для самого себя:

Стой на Голгофе умом, Помышляй всегда о том Искуплении святом, Понесенным за тебя Христом.

Многое было непостижимо в его жизни. Но в одном мы не сомневались – Бог даровал ему в последнюю минуту жизни совершить голгофскую молитву Своего Сына, Иисуса Христа, о Своих распинателях и о всем человеческом роде: «Господи, прости им, ибо не ведают, что творят».

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин) называл отца Досифея последним великим русским пустынником.

Из книги архимандрита Тихона Шевкунова «Несвятые святые».

# Православные притчи

Жили два брата. Старший был женат, у него были дети. А младший был холост. Братья не захотели жить вместе и поделили всё, что у них было. Когда они поделили зерно, ямы, в которых оно хранилось, оказались у старшего по одну сторону тока, у младшего – по другую.

Старший брат украдкой брал зерно из своей ямы и ссыпал его в яму брата, говоря:

– Бог дал мне жену и детей, у меня есть кому зарабатывать на хлеб. А у моего брата нет никого. Пусть он ест этот хлеб.

Но младший брат тоже брал зерно из своей ямы и тайком высыпал его в яму старшего брата, говоря:

– Один я на земле, куда бы ни забрёл – легко найду пропитание. У брата же семья, ему больше моего нужно. Пусть это хлеб достанется ему.

Так прожили они всю жизнь. Бог приумножал добро обоих братьев, и доля

каждого не оскудевала. Господь всегда помогает в благих и добрых деяниях.

لو

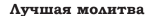
\* \* \*

Ученик спросил своего наставника: – Учитель, что ты скажешь мне, если узнаешь о моем падении?

- Вставай!
- А если я снова упаду?
  - Я снова скажу тебе: «Вставай!»
- И сколько же это будет продолжатьсявот так падать и подниматься?
- Падай и поднимайся, пока жив! Те, кто упали и не поднялись, мертвы.

#### Притча о волшебной копейке

Шел по дороге паренек. Смотрит – копейка лежит. «Что же, – подумал он, – и копейка – деньги!» Взял ее и положил в кошель. И стал дальше думать: «А что бы я сделал, если бы нашел тысячу рублей? Купил бы подарки отцу с матерью!» Только подумал так, чувствует – кошелек вроде бы толще стал. Заглянул в него, а там – тысяча рублей. «Странное дело! – подивился паренек. - Была одна копейка, а теперь – тысяча рублей! А что бы я сделал, если бы нашел десять тысяч рублей? Купил бы корову и поил бы молоком родителей.!» Смотрит, а у него уже десять тысяч рублей! «Чудеса! - обрадовался счастливчик, - А что, если бы сто тысяч рублей нашел? Купил бы дом, взял бы себе жену и поселил бы в новом доме своих стариков!» Быстро раскрыл кошель, - и точно: лежат сто тысяч рублей! Тут его раздумье взяло: «Может, не забирать в новый дом отца с матерью? Вдруг они моей жене не понравятся? Пускай в старом доме живут. И корову держать хлопотно, лучше козу куплю. А подарков много не стану покупать, итак расходы большие...» И вдруг чувствует, что кошель-то стал легкимпрелегким! Испугался, раскрыл его, глядь - а там всего одна копейка лежит, однаодинешенька...



Однажды вечером, возвращаясь с базара, бедный фермер не обнаружил у себя молитвенника. Случилось так, что колесо его телеги сломалось прямо посреди леса, и он очень огорчился, что этот день придется прожить без молитвы.

Поэтому он при-

думал новую молитву:

– Господи, сегодня я совершил глупейший поступок. Утром я вышел из дому без своего молитвенника, а память у меня такая плохая, что я ничего не могу вспомнить. Поэтому я решил сделать так: я пять раз очень медленно прочту алфавит. Я прочту его тому, кто знает все известные молитвы, кто способен сложить буквы так, чтобы получилась молитва.

И сказал Господь ангелам:

– Из всех молитв, что я слышал от фермера, эта, несомненно, самая лучшая. Ибо в этот раз она шла из самого его сердца – искреннего и открытого.



### Поздравляем с принятием Таинства Крещения!

**27 мая 2012 г.** крещен младенец **Матфей** Викторович Золотов.





### Помяните усопших

- **15 мая** преставился **Иван** Васильевич Марков, житель поселка Октябрьский, 40-й день 23 июня.
- **17 мая** преставилась **Зинаида** Ильинична Зосина, жительница поселка Октябрьский, 40-й день 25 июня.
- **23 мая** преставилась прихожанка нашего храма **Клавдия** Филипповна Будукина. Не за долго до смерти она, заботами родственников, причастилась и соборовалась. 40-й день приходится на 1 июля.
- **23 мая** преставилась **Тамара** Ивановна Хотенцева, жительница с.Стрелецкие Выселки. 40-й день 1 июля.

### Объявления:

- Социальный отдел Рязанской Епархии имеет возможность оказать помощь нуждающимся. Все, кто нуждается в вещевой помощи, могут обратиться в наш храм.
- 11 июня в день памяти святителя Луки исповедника, архиепископа Симферопольского, в Михайловской Доме-Интернате для инвалидов и престарелых состоится очередная Божественная Литургия. Все желающие могут прийти в это благодатное место и помолиться святителю Луке.
- 16 июня состоится соборное Богослужение клириков I Михайловского благочиния в селе Малинки. Службу возглавит настоятель нашего храма иерей Роман Луканин. Приглашаются все желающие.
- 22 июня, накануне празднования святителю Василию Рязанскому, планируется поездка на праздничное всенощное бдение в Рязанский кремль.
- 2 июля планируется поездка к чудотворной иконе Божией Матери Казанская Пучковская в село Пучково Троицкого района.

Открыт интернет-сайт нашего храма: www.streletskiy.prihod.ru

На сайте имеются разделы:

О нашем храме.

Расписание Богослужений.

Церковный календарь.

Имена святых.

Новомученики и подвижники благочестия

Таинства: здесь рассказывается о церковных Таинствах

Новости: приходские и общецерковные Объявления.

Часовня: о жизни храма-часовни св. бл. Матроны в Михайловском Доме-Интернате.

Воскресная школа.

Приходская газета: архив нашей «Приходской газеты»

Помощь храму.

Дорога к храму: месторасположение нашего храма на карте, описание маршрутов к храму

Вопросы-ответы: здесь вы можете задать вопрос священнику. На ваши вопросы ответит настоятель нашего храма иерей Роман.

Гостевая книга: а здесь можно оставить пожелания и критические замечания в адрес нашего сайта

Архив.

Фотогалерея: здесь можно будет посмотреть фотоматериалы, касающиеся приходской жизни и истории нашего храма

#### Храм-часовня во имя св. блаженной Матроны Московской в Михайловском Доме интернате для инвалидов и престарелых.

#### Для дальнейшего обустройства храма требуется:

Жертвенник – 18 400 р. Престол – 20 000 р. Евхаристический набор – 15 000 р. Евангелие богослужебное - 8 300 р. Подсвечники напольные четыре штуки -48 000 р. Диаконский подсвечник на ножке - 3 300 р. Семисвечник - 13 000 р. Чаша водосвятная – 7 000 р.

Всех, кто может пожертвовать эти предметы или средства на их приобретение просим откликнуться. Пожертвования принимаются в нашем храме (Никольский храм с. Стрелецкие Выселки). За жертвователей возносится молитва в храме.

### Богослужения в храме святителя Николая с. Стрелецкие Выселки Июнь

|                                                                                 |                                                                    |                         | <u> </u>                                                                 |                                                                         |       |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------|--|
| Тро<br>1 пт<br>2 сб                                                             | оицкая родительская суб<br>Вечерня. Панихида.<br>Утреня. Литургия. | ббота.<br>17.00<br>8.00 | _                                                                        | несение мощей блгв. цај<br>митрия из Углича в Мос<br>Вечерня. Панихида. | •     |  |
| Неделя 8-я по Пасхе.<br>День Святой Троицы. Пятидесятница.                      |                                                                    |                         | Неделя 2-я по Пятидесятнице,<br>Всех святых, в земле Российской          |                                                                         |       |  |
| 2 сб                                                                            | Всенощное бдение.                                                  | 17.00                   | 16.6                                                                     | просиявших.                                                             | 17.00 |  |
| 3 вс                                                                            | Литургия. Вечерня.                                                 | 9.00                    | 16 сб                                                                    | Всенощное бдение.                                                       | 17.00 |  |
|                                                                                 | T C T                                                              |                         | 17 вс                                                                    | Литургия.                                                               | 9.00  |  |
|                                                                                 | День Святого Духа.                                                 |                         | Праведного Алексия Московского.                                          |                                                                         |       |  |
| 4 пн                                                                            | Утреня. Литургия.                                                  | 8.00                    | 22 пт                                                                    | Утреня. Литургия.                                                       | 8.00  |  |
| Отдание праздника Пятидесятницы.<br>Праведного Иоанна Русского,<br>исповедника. |                                                                    |                         | Обретение мощей свт. Василия, еп.<br>Рязанского.<br>23 сб Литургия. 9.00 |                                                                         |       |  |
| 8 пт                                                                            | Вечерня. Панихида.                                                 | 17.00                   | ш                                                                        | деля 3-я по Пятидесятні                                                 |       |  |
| 9 сб                                                                            | Утреня. Литургия.                                                  | . ЛИТУПГИЯ. В.ОО        |                                                                          |                                                                         |       |  |
| н н                                                                             | еделя 1-я по Пятидесятн                                            | THE                     | 23 сб                                                                    | толов Варфоломея и Вар                                                  |       |  |
| 11                                                                              | Всех святых.                                                       | ице,                    |                                                                          | Всенощное бдение.                                                       | 17.00 |  |
|                                                                                 |                                                                    |                         | 24 вс                                                                    | Литургия.                                                               | 9.00  |  |
| Заговенье на Петров пост.                                                       |                                                                    |                         | Мчч. Мануила, Савела и Исмаила.                                          |                                                                         |       |  |
| 9 сб                                                                            | Всенощное бдение.                                                  | 17.00                   | 29 пт                                                                    | Вечерня. Панихида.                                                      | 17.00 |  |
| 10 вс                                                                           | Литургия.                                                          | 9.00                    | 30 сб                                                                    | Утреня. Литургия.                                                       | 8.00  |  |
| l                                                                               |                                                                    |                         | I                                                                        |                                                                         |       |  |

Храм открыт ежедневно с 9.00 до 17.30. В дни утренних богослужений - с 7.30;

в дни вечерних богослужений – до окончания вечерней службы. Исповедь - в конце вечерних служб и в 8.00 перед началом Литургии. Крестины и венчания совершаются только после подготовительных бесед. Отпевание, соборование, освящение жилья и другие требы по предварительной договоренности - в любой день. Причащение тяжкоболящих на дому – в любое время. Тел. o. Романа: 8-920-953-48-41; e-mail: iereyRoman@yandex.ru Тел. храма: 8(49130)2-64-58; www.streletskiy.prihod.ru

#### Просим не использовать нашу газету в хозяйственных нуждах

Учредитель: Приход Никольского храма с. Стрелецкие Выселки Михайловского района Рязанской области.

لو

Редактор Наталья Кузнецова. Тел.: 8-920-956-56-40. Над газетой работали: иерей Роман (Луканин), Кузнецов С.В.

17.00 9.00

8.00

9.00

17.00 9.00